
UNIVERSITATEA OVIDIUS CONSTANŢA 

FACULTATEA DE TEOLOGIE ORTODOXĂ 

 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 

REZUMAT 

 

 

 

 

COORDONATOR ŞTIINŢIFIC: 

Prof. Univ. Dr. Pr. Nicolae V. Dură 

 

DOCTORAND: 

Pr. Leonte Ovidiu Ioan 

 

 

 

CONSTANŢA 2012 



  2

 

 

 

 

TAINA HIROTONIEI 

DUPĂ LEGISLAŢIA ŞI DOCTRINA CANONICĂ 

ORTODOXĂ ŞI ROMANO-CATOLICĂ 

 

 

 

 

COORDONATOR ŞTIINŢIFIC: 

Prof. Univ. Dr. Pr. Nicolae V. Dură 

 

DOCTORAND: 

Pr. Leonte Ovidiu Ioan 

 

 

 

 



  3

 

 

Cuprins 

 

 

Lista abrevierilor 

Introducere. 

Partea I-a. Sfânta Taină a Hirotoniei după legislația și doctrina canonică. 

A. Sfânta Taină a Hirotoniei în Biserica Veche. 

Treptele preoției de instituire divină (episcop, preot și diacon) în epoca apostolică 

B. Rânduieli și norme canonice din primul mileniu privind Sfânta Taină a Hirotoniei. 

a. Condiții de intrare în cler 

1. Condiții religioase 

2. Sexul candidaților la preoție 

3. Să fie de credință creștină ortodoxă 

4. Libera opțiune pentru hirotonie 

5. Condiții morale 

6. Pregătirea intelectual-culturală 

7. Condiții fizice 

b. Vârsta canonică a intrării în cler 

1. Vârsta hirotoniei episcopului  

2. Vârsta hirotoniei prezbiterului 

3. Vârsta hirotoniei diaconului 

c. Modul administrării Sfintei Taine a Hirotoniei 

1. Administrarea Sfintei Taine a Hirotoniei 

2. Hirotonia episcopilor 

3. Hirotonia preoților 



  4

4. Hirotonia diaconilor 

d. Efectele canonice ale hirotoniei 

1. Hirotonia și efectele sale canonice  

2. Starea civilă a clerului după căsătorie  

3. Recăsătoria clericilor  

e. Pedepse ale clericilor de instituire divină (episcop, preot și diacon)  

1. Încălcări ale legilor bisericești 

2. Afurisirea și excomunicarea  

3. Depunerea  

4. Caterisirea  

5. Anatema  

Partea a II-a. Hirotonia după legislaţia canonică a Bisericii romano-catolice. 

A. Hironotonia în lumina Codului canonic latin. 

a. Taina Sfintei Hirotonii după Codul canonic latin  

b. Primitorii Tainei Preoției  

c. Condiții necesare la primirea hirotoniei  

1. Condiții religioase 

2. Libera opțiune pentru hirotonie 

3. Să fie de credință creștină romano-catolică  

4. Pregătirea teologico�culturală și juridico-canonică  

5. Condiții fizice  

6. Condiții morale  

7. Condiții premergătoare primirii Sfintei Taine a Preoției  

d. Impedimente la primirea Tainei Preoției  

e. Dispena  

f. Celibatul în Biserica romano-catolică  

B. Relația dintre har și jurisdicție. 

a. Jurisdicția clerului după Codul canonic latin  



  5

b. Primatul papal  

c. Infailibilitatea papală  

Partea a III-a. O evaluare a legislației și a doctrinei canonice a celor două Biserici (Ortodoxă și 
Romano-Catolică) privind Taina Hirotoniei. 

a. Evaluarea legislaței și a doctrinei canonice ortodoxe  

b. Evaluarea legislației și a doctrinei romano-catolice  

c. Sfânta Taină a Hirotoniei în dialogul ortodoxo � romano-catolic  

 

Concluzii.  

Referințe bibliografice.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  6

Despre Taina Hirotoniei s-au scris numeroase studii şi lucrări atât în Biserica ortodoxă, 

cât şi în Biserica romano-catolică, dar puţine sunt  însă cele cu conţinut canonic, şi aceasta 

îndeosebi la ortodocşi. În plus,  nu avem încă un studiu canonic, comparativ, despre hirotonie, 

ceea ce este o mare lacună, şi care ne îngreunează şi în demersul ştiinţific al evaluării rezultatelor 

dialogului ortodox-romano-catolic. Desigur, doar atunci când vom reuşi să avem şi un Drept 

canonic sacramental, comparat, vom putea evalua � obiectiv şi întru deplină cunoştinţă - şi 

doctrina canonică privind administrarea Sfintelor Taine în cele două Biserici, ortodoxe şi 

romano-catolic. Or, conştient de acest lucru, şi mânat şi de dorinţa sinceră de a aduce o 

contribuţie constructivă la refacerea unităţii celor două Biserici, mi-am propus să cercetez 

îndeaproape textul legislaţiei canonice a celor două Biserici, iar rezultatul acestei munci de 

cercetare să-l concretizez în paginile acestui Proiect al tezei de doctorat.  

În redactarea acestei lucrări, m-am folosit de lucrări de prima mână, şi anume, întâi de 

toate am cercetat textul legislaţiei canonice a celor două Biserici, şi apoi am apelat la 

comentariile făcute de canonişti mai vechi şi mai noi, unii dintre ei cunoscuţi atât în Răsărit, cât 

şi în Apus (ex. Balsamon, Zonara, Aristen, Nicodim Milaş, Liviu Stan etc)1. De asemenea, în 

analiza textului Codului canonic romano-catolic am folosit comentariile unor canonişti romano-

catolici, precum, de exemplu, profesorii Juan Luis Acebal, Federico Aznar, Teodora I. Jimenez 

Erresti, Luigi Chiapetta, A. Soria Vasco, H. Laplane, R. P. M. A. Chueca etc. 

În redactarea Proiectul tezei mele de doctorat am ţinut seama şi de metodele, tehnicile şi 

procedeele folosite în cadrul oricărui demers ştiinţific de cercetare, fiindcă elementele 

metodologiei ştiinţifice sunt instrumente ştiinţifice cu care lucrează cercetătorul avizat pentru a 

avea controlul permanent asupra obiectului ei2. De altfel, aceste mijloace sunt cunoscute ca 

instrumente de lucru ale fiecărui cercetător responsabil faţă de disciplina pe care o studiază şi 

faţă de implicaţiile pe care le pot avea rezultatele cercetării sale3. 

                                                            

1 Cf. Cătălina Mititelu, Consideraţii privind izvoarele Dreptului canonic ortodox, în AUO, Constanța, VI (2008), nr. 
1. 
2 Cf. Tatiana Salma-Cazacu, Introducere în psiholingvistică, Bucureşti, 1968, p. 108; Nicolae V. Dură, Cătălina 
Mititelu, Regulamentul privind organizarea şi desfăşurarea studiilor universitare de doctorat în cadrul  Şcolii 
doctorale a  Facultăţii de Teologie, în AUO, Constanța, VII (2009),  nr. 1, p. 437-444. 
3 Cf. Teodor M. Popescu, Îndrumări metodice de lucru pentru studenţii în teologie, în ST, VIII (1956). nr. 7-8, p. 
498-499; Ştefan Lupu, Ghid practic pentru elaborarea unei lucrări ştiinţifice în teologie, Ed. Sapienția, Iaşi, 2000, p. 
20-25. 



  7

Pentru a ajuta pe cititor să pătrundă mai uşor în conţinutul tezei de doctorat, şi al 

familiariza cu tematica subiectului, am ţinut să fac şi câteva precizări noţionale, de strictă 

specialitate, pe care le-am prezentat în rândurile de mai jos. 

Hirotonia ca Taină a fost încredinţată de Mântuitorul Iisus Hristos Apostolilor Săi, şi prin 

punerea mâinilor de către episcopi, care sunt urmaşi în sfera de putere a Sfinţilor apostoli, 

hirotonia dă �candidaţilor dreptul să împărtăşească dumnezeieştile taine şi să lucreze pentru 

mântuirea oamenilor�4. 

Actul hirotoniei se săvârşeşte în interiorul Sfântului Altar şi prin ea se dă candidatului 

harul dumnezeiesc de a administra Sfintele Taine. Pentru ca hirotonia să fie legală, trebuie să fie 

făcută după prevederile canonice universal obligatorii5.  

Hirotonia are un caracter indelebil, adică de neşters, aşa după cum se prevedea de altfel şi 

în textul canoanelor 68 apostolic şi 48 Cartagina: �Dacă vreun episcop, sau prezbiter sau diacon, 

va primi  a doua hirotonie de la cineva, - se prevede în canonul 68 apostolic -  să se caterisească 

şi el, şi cel ce la hirotonit, afară de cazul că ar dovedi că are hirotonia (întâia) de la eretici. Căci 

cei ce sunt botezaţi şi hirotoniţi de unii ca aceştia nu este cu putinţa să fie nici credincioşi, nici 

clerici�(can. 68 ap.)6.  

Reţinem aşadar că, în temeiul canonului 68 apostolic şi 48 Cartagina, Taina Hirotoniei nu 

se repetă, iar cei botezaţi şi hirotoniţi de eterodocşi, ca să devină clerici ortodocşi, trebuie să fie  

botezaţi şi hitoroniţi din nou. În această privinţă, ţinem să precizăm că, după practica şi doctrina 

ortodoxă, Biserica ortodoxă recunoaşte ca valide hirotoniile săvârşite de Bisericile romano-

catolice şi de Bisericile necalcedoniene7.   

                                                            

4 Nicodim Milaş, Drept bisericesc oriental, Trad. Dimitrie I. Cornilescu şi Vasile S. Radu, Ed. Guternberg, 
Bucureşti, 1931, p. 222; a se vedea Liviu Stan, Legislația bisericească și valoarea ei canonică, în MO, VI (1954), 
Craiova, nr. 11-12, p. 598-617. 
5 Ibidem. 
6 Apud  Ioan N. Floca, Canoanele Bisericii  Ortodoxe, note și comentarii, edit. III, Sibiu, 2005, p. 45. (Menționez că 
toate canoanele citate în Proiectul tezei noastre de doctorat sunt luate după această Colecție canonică). 
7 A se vedea comentariul canonului 68 apostolic făcut de Ioan N. Floca, (Canoanele Bisericii...., p. 45). Privitor la 
Necalcedonieni, a se vedea studiul Prof. Nicolae V. Dură, Dialogul teologic între Biserica Ortodoxă și Bisericile 
Vechi-Orientale. Rezultate și perspective, în vol. Autocefalie și Comuniune. Biserica Ortodoxă Română în dialog și 
cooperare externă (1885-2010), Ed. I.B.M.B.O.R., București, 2010, p. 272-297.  



  8

Sfânta Taină a Hirotoniei trebuie să fie administrată pentru fiecare grad în ordinea 

prescrisă, de jos în sus, şi la un aşa interval încât să se poată cerceta capacitatea candidatului şi 

vrednicia lui pentru dobândirea unui grad superior8.  

În această privinţă, Părinţii Sinodului de la Sardica găseau de cuviinţă �... că este de 

trebuinţă... ca să se cerceteze cu toată grija şi sârguinţa ca ..., să nu se aşeze în episcopat mai 

înainte până nu va fi îndeplinit funcţia de citeţ, şi de diacon şi de prezbiter, ca prin fiecare 

treaptă, de s-ar socoti vrednic, să poată păşi progresând spre înălţimea episcopiei. Şi va avea 

gradul fiecărei trepte lungime de vreme, fireşte nu prea mică, prin care să se poată cunoaşte 

credinţa lui şi felul onestităţii moravurilor şi statornicia şi buna cuviinţa a lui; şi socotindu-se el 

vrednic de preoţia cea dumnezeiască, să se bucure de cinstea cea mai mare� (Can. 10 Sardica.)9. 

Timpul necesar pentru petrecerea în fiecare treaptă a fost de altfel prevăzut încă din epoca 

apostolică (cf. Can. 80 ap.), şi a fost confirmată de legislaţia ecumenică (cf. 2, 14 I ec., 15, VI 

ec). 

Aceeaşi rânduială canonică a Bisericii primare a fost reafirmată şi de Sinodul al noulea 

local de la Constantinopol (861), numit şi Sinodul întâi - al doilea. Printre altele, în canonul 17 al 

acestui Sinod se prevedea că obligativitatea ca hirotonia să se săvârşească �potrivit rânduielii 

bisericeşti�, şi să se treacă �prin treptele ierarhiceşti, împlinind în fiecare stare timpul hotărât prin 

lege� (can. 17)10.  

Hirotonia trebuie săvârşită în public, în Biserică, în prezenţa credincioşilor11 şi a clericilor 

în timpul Sfintei Liturghii,12 de obicei Duminica,13 pentru ca să poată lua parte la ea câţi mai 

mulţi credincioşi. 

De asemenea, cel care intră în cler prin hirotonie nu mai poate ieşi din ea după bunul 

plac, fiindcă �sfinţirea tainică a clerului pentru slujba bisericii e considerată ca irevocabilă� 

reîntoarcerea omului la cariera lumească ar fi un sperjur înaintea lui Dumnezeu, o schimbare a 

conştiinţei, înjosirea slujbei spirituale prin preferinţa celei lumeşti�14. 

                                                            

8 Cf. Can. 10 Sard; Can. 17 al Sinodului Constantinopolitan din 861. 
9 Apud Ioan N. Floca, op. cit., p. 260-261. 
10 Ibidem, p. 348. 
11 Cf.  Constituţiile apostolice, Cartea VIII, cap. 4, apud Nicodim Milaş, Drept bisericesc�, p. 223. 
12 Cf. Can. 5 Laod. 
13 Vezi Constituţiile apostolice, Cartea VIII, cap. 4, apud Nicodim Milaş, op. cit., p. 224. 
14 Nicodim Milaș, op. cit., p. 224. 



  9

După rânduiala canonică, de sorginte apostolică, săvârşirea hirotoniei în orice grad este 

de competenţa exclusivă a episcopului (Cf. 1, 2 ap; 4 I ec.; 3 VII ec; 6 Sard; 13, 49, 50 cart. etc.), 

�şi el nu o poate delega decât celui care ar avea aceiaşi calitate harică, adică altui episcop sau 

arhireu, ..., pe când hirotesia poate fi săvârşită prin delegaţie din partea episcopului, şi de către 

prezbiter, ..., lucru care se practică doar în cadrul mănăstirei, unde stareţii acestora, dacă sunt cel 

puţin ieromonahi, pot hirotesi citeţ şi chiar ipodiaconi pentru mănăstirea lor (canonul 14 VII ec.; 

6 Nichifor Mărturisitorul)�15. 

Prin hirotesie se înţelege �actul care se săvârşeşte în afara altarului şi prin care candidatul 

e primit în ierarhie, dar nu i se dă harul ca să administreze Sfintele Taine�16. 

Nu se poate spune cu precizie când s-a făcut instituirea hirotesiei, dar se poate admite că 

ea datează din secolele II-III, odată cu apariţia treptelor inferioare, cum ar fi ipodiaconii, 

anagnoştii, psalţii sau cântăreţii, acoliţi (numai în Occident), exorciştii ostilari sau portari, 

precum şi diaconesele17, deoarece hirotesia constituie rânduiala de promovare în aceste trepte. 

Puţin mai târziu, când dezvoltarea vieţii bisericeşti a dus la crearea rangurilor administrative şi 

onorifice, hirotesia a început să fie folosită desigur şi la acordarea acestora. 

În prezent, hirotesia se întrebuinţează ca slujbă pentru promovarea în gradele ierarhice 

inferioare (de ipodiacon, citeţ, cântăreţ, exorcist, ostiar etc.), aşa după cum le enumeră canonul 

24 Laodiceea. În vechime, în rândul acestor clerici inferiori se socoteau şi diconiţele, fecioarele 

etc. (cf. Constituţiile apostolice, 3, 11; 3, 16; 8, 19 etc.), prevăzându-se că hirotesia lor era tot de 

competenţa exclusivă a episcopului.  

Tot prin hirotesie se primeşte şi unul din rangurile onorifice care se dau slujitorilor pentru 

merite deosebite pe tărâm pastoral (sachelar, iconom şi iconom-stavrofor - pentru preoţii de 

parohii, şi cel de protosinghel, arhimandrit - pentru preoţii călugări), ca şi funcţiile bisericeşti 

administrative (protoiereu, consilier, stareţ sau egumen).  

                                                            

15 Ioan N. Floca, op. cit., p. 8-9. 
16 Nicodim Milaş, Drept bisericesc�, p. 222. 
17 Cf. Constantin Dron, Canoanele  apostolice, Ediția 2, Vol. I, Ed. Cărţilor bisericeşti, Bucureşti, 1933, p. 25; a se 
vedea şi Ciprian Iulian Toroczkai, Rolul diaconițelor și problema hirotoniei femeii, în RT, 2011, nr. 3, p. 183-185; 
Bolfă-Otic Victoria, Diaconesele în episctolele pauline, în Theologica catholica, LIII (2008), nr. 2, p. 42-45; Idem, 
Mărturii despre diaconesele antice în înscripții, în Theologia Catholica, LIII (2008), nr. 1, p. 29-39.  



  10

De asemenea, prin hirotesie se încredinţează şi calitatea de duhovnic, care nu este un har 

special, ci îndreptăţirea de a administra Taina Spovedaniei18 (cf. can. 102 trulan). 

Conform învăţăturii canonice a Bisericii răsăritene, membrii clerului de instituire divină 

primesc puterea bisericească, sub întreitul ei aspect, învăţătoresc, sfinţitor şi conducător, prin 

Taina Hirotoniei, şi toţi aceia care fac parte din cler, prin hirotonie sau hirotesie, în virtutea stării 

lor, indiferent de gradul ierarhic şi de poziţia pe care o au în administraţia bisericească, au 

anumite drepturi şi obligaţii prevăzute de canoane (cf. can. 39 ap.; 9, I ec.; 33 VI ec.; 6 Sard. 

etc.), prin care se păstrează de altfel, �... ordinea şi acordul între toţi�19. 

În Biserica Veche, unii Sfinţi Părinţi, ca de exemplu Sfântul Vasile cel Mare, au făcut 

distincţie clară între noţiunea de �schismă� şi cea de �adunare ilegală�. �Iar Schisme au numit � 

preciza Sfântul Vasile cel Mare � pe cei ce se deosebesc în concepţii cu privire la unele chestiuni 

şi întrebări bisericeşti corijabile; şi adunări ilegale au numit adunările ce se fac de presbiteri sau 

episcopi neascultători şi de poporul neînvăţat; precum dacă cineva fiind găsit în greşeală a fost 

înlăturat din slujbă, şi nu s-a supus canoanelor, şi singur şi-a atribuit sieşi întâietate şi slujbă, şi 

împreună cu dânsul au plecat şi alţii, părăsind catoliceasca (adevărata) Biserică (ortodoxă), 

aceasta este adunarea ilegală; şi schismă este când cineva în privinţa pocăinţei se deosebeşte de 

cei de la Biserică� (can. 1 Sfântul  Vasile cel Mare)20.   

După definiţia dată de unii canonişti, Schisma este de două tipuri: confesională şi 

bisericească. Schisma confesională �este despărţirea de Biserică din cauza înţelegerii deosebite a 

unor obiecte mai puţin importante ale învăţăturii bisericeşti sau a unor anumite chestiuni uşor de 

împăcat�21. Schisma bisericească a fost înţeleasă şi definită de acest canon drept �refuzul de a 

asculta de autoritatea bisericească legală�22.  

 Pentru primul fel de schismă, pedeapsa prevăzută de canoane depinde de măsura 

îndepărtării de la învăţătura Bisericii, iar pentru al doilea fel de schismă legislaţia canonică 

prevede depunerea pentru clerici şi excomunicarea pentru laici (Cf. can. I Vasile cel Mare, 31 

ap.; 5 Antioh.; 10, 11 Cartag.; 13, 14, 15 al Sinodului I-II constantinopolitan etc). 

                                                            

18 A se vedea Nicolae V. Dură, Taina Sfintei Mărturisiri în lumina dispoziţiilor şi  normelor canonice ale 
Bisericii Ortodoxe; în Mitropolia Moldovei şi Sucevei, nr. LIX (1983), nr. 4-6, p. 248-270. 
19 Nicodim Milaş, Drept bisericesc�, p. 196. 
20 Ioan. N. Floca, op. cit., p. 375-376. 
21 Apud Nicodim Milaș, Drept bisericesc�, p. 401. 
22 Ibidem. 



  11

Proiectul tezei mele de doctorat este împărţit în trei mari Părţi, în care instituţia canonică 

a hirotoniei este înfăţişată în lumina legislaţiei canonice  şi doctrinei canonice ortodoxe şi 

romano-canonice. Desigur, în evaluarea comparativă a textul legislaţiei canonice a celor două 

Biserici, am ţinut seama atât de comentariile clasice (Balsamon, Zonara şi Aristen), cât şi de 

opiniile canoniştilor ortodocşi şi romano-catolici, pe care le-am raportat însă  la doctrina 

canonică a primului mileniu. 

De la bun început, ţin să precizez faptul că textul celor trei capitole oferă cititorului 

avizat, sau mai puţin avizat, şi posibilitatea de a înţelege atât importaţa, cât şi actualitatea 

subiectului abordat. De altfel, ştiut este faptul că tema hirotoniei, cu implicaţiile ei ecleziologice 

şi canonice, figurează şi pe agenda de lucru a dialogului teologic ortodoxo-romano-catolic, de la 

care ambele părţi aşteaptă un rezultat promiţător. Or, tocmai această importanţă şi actualitate a 

subiectului, ne-a motivat şi alegerea subiectului, pe care l-am tratat luminaţi de gândul de a  

aduce o contribuţie - pe măsura posibilităţilor - la acest efort comun pentru refacerea unităţii 

creştine, care necesită o cunoaştere temeinică şi a legislaţiei şi doctrinei ecumenice privind Taina 

Preoţiei, adică hirotonia, şi, ipso facto a consecinţele ei  ecleziologico-canonice (succesiunea 

apostolică, comuniunea �in sacris�, mărturisirea aceleiaşi credinţe ortodoxe formulate de Părinţii 

Bisericii ecumenice din primul mileniu etc).  

Importanţa acestui subiect este învederată şi de faptul că, în viaţa unor Biserici, jurisdicţii 

canonice paralele (ex. cazul Ucrainei), şi dispute privind dreptul de jurisdicţie în diaspora, şi, în 

fine, dialogul teologic cu eterodocşii şi limitele lui ecleziologice şi canonice etc. Această 

importanţă şi actualitate este învederată şi de demersul relaţiilor dintre Biserica ortodoxă şi 

Biserica romano-catolică � care de curând a renunţat prin Întâistătătorul ei la titlul de  Patriarh al 

Occidentului, pe care i-l conferise legislaţia canonică ecumenică (cf. 36, trulan), � dintre Biserica 

Ortodoxă şi Bisericile Vechi Orientale (Necalcedoniene), dintre Biserica ortodoxă şi unele 

Biserici protestante (luterană, anglicană etc), şi, în fine, dintre Biserica ortodoxă şi oricare 

Biserică care îşi revendică o preoţie harică. 

În partea I-a a Proiectului tezei noastre de doctorat, am abordat  �Sfânta Taină a 

Hirotoniei după legislaţia şi doctrina canonică ortodoxă�, care la rândul ei a fost împărţită în mai 

multe subcapitole. 

În primul capitol al acestei Părţi, am încercat să prezint modul în care Sfânta Taină a 

Hirotoniei a fost înţeleasă şi administrată preoţiei de instituire divină, în Biserica Veche, adică de 



  12

la Sfinţii Apostoli până în epoca ecumenicităţii Bisericii. De aceea, am prezentat şi modul în care 

a fost organizată Biserica în epoca primară, precizând, bineînţeles, şi poziţia pe care a avut-o 

episcopul în Biserica locală. 

Din mărturiile biblice şi istorice, coroborate cu cele ale literaturii liturgico-canonice ale 

Bisericii preniceene (Constituţiile Apostolilor, Tradiţia Apostolică, Canoanele apostolice etc), se 

poate constata că, în preajma anului 50 d. Hr., în Biserica din Ierusalim întâlnim deja o ierarhie 

bine precizată a treptelor de instituire divină. Sfântul Apostol Pavel, împreună cu Barnaba şi cu 

câţiva credincioşi, se deplasează la Apostolii şi la preoţii din Ierusalim, spre a elucida problema 

modalităţii de primire a păgânilor în Biserică (Cf. Faptele Sfinţilor Apostoli, cap. XV, 1-2)23. În 

fine,  în aceeaşi Biserică şi în aceeaşi epocă aflăm şi pe diaconi, ca a treia treaptă de instituire 

divină (cf. Faptele Sfinţilor Apostoli, cap. VI). 

În capitolul II al acestei Părţi, am prezentat �rânduielile şi normele canonice din primul 

mileniu privind Sfânta Taină a Hirotoniei�, pe care le-am analizat, critic şi obiectiv, în lumina 

Tradiţiei şi doctrinei canonice a Bisericii ortodoxe răsăritene.  

Printre altele, o atenţie deosebită am dat condiţiilor de intrare în cler, aşa după cum au 

fost ele prevăzute ele de legislaţia canonică ecumenică din primul mileniu. Nu lipsesc desigur 

nici referinţele la literatura canonică de specialitate privind aceste condiţii de intrare în cler, pe 

care le-am evaluat însă întotdeauna în lumina doctrinei ortodoxe canonice.  

Aceleaşi procedeu l-am folosit şi în prezentarea vârstei canonice a intrării în cler a celor 

trei trepte de instituire divină (episcop, prezbiter şi diacon), ale căror statut canonic l-am evaluat 

atât în temeiul legislaţiei, cât şi a doctrinei canonice. Desigur, şi în acest capitol � ca de altfel în 

toate capitolele lucrării -  am făcut trimiteri atât la literatura teologică (cu conţinut biblic, 

patristic etc), cât şi la cea istorică (ecleziastică). 

În capitolul al III-lea, am înfăţişat modul administrării Sfintei Taine a Hirotoniei în cele 

trei trepte de instituire divină, învederând desigur efectele canonice ale acesteia, şi, ipso facto, 

condiţiile în care acestea dispar. De altfel, şi la acest capitol am apelat la comentariile 

canoniştilor consacraţi, cu ajutorul cărora se poate distinge mai bine şi deosebirea dintre 

hirotonia ortodoxă şi hirotonia săvârşită de eterodocşi, şi, bineînţeles, dintre preoţia harică, 

                                                            

23 Cf. Dumitru Pintea, Câteva consideraţii cu privire la ierarhia bisericească în veacul apostolic, în MB, XXXVI 
(1986), nr. 3, p. 14. 



  13

transmisă prin Taina Hirotoniei administrată în Biserica ortodoxă, şi simulacru de preoţie oferit 

de aşa-zisele biserici care nu-şi pot revendica o preoţie de succesiune apostolică. 

În al IV-lea capitol al acestei Prime părţi, vorbim de efectele canonice al hirotoniei, am 

cerut să precizez şi statul juridic şi canonic al clerului. De aceea, am făcut referinţă atât la 

legislaţia canonică, cât şi la cea civilă, privind poziţia clericilor înainte şi după căsătorie. De 

asemenea, am făcut o incursiune şi în istoria legislaţiei istorice şi canonice, din primul mileniu, 

pentru a preciza statutul juridico-canonic al clericilor necăsătoriţi, care a făcut de altfel şi 

obiectul dezbaterilor şi pe agenda de lucru a Sfântul Sinod al Bisericii noastre. 

În ultimul capitol al acestei prime Părţi, am prezentat pedepsele pe care legislaţia 

canonică le-a prevăzut pentru clericii de instituire divină în cazul când aceştia se fac vinovaţi de 

încălcări grave ale legislaţiei bisericeşti. După cum era şi firesc, ne-am oprit cu insistenţă asupra 

celor patru mari pedepse, şi anume, excomunicarea, depunerea, caterisirea şi anatema.  

Fireşte, în această primă parte, m-am străduit să prezint Sfânta Taină a Hirotonie aşa după 

cum este ea prevăzută de legislaţia şi doctrina a Bisericii ortodoxe, pentru a putea înţelege mai 

bine şi textul legislaţiei canonice a Bisericii romano-catolice, care a făcut şi el obiectul unei 

analize judicioase în Partea a II-a a Proiectului tezei noastre de doctorat. 

Într-adevăr, în Partea a II-a a lucrării am prezentat Taina Sfintei Hirotonii aşa după cum 

este ea prevăzută în textul Codului canonic, latin, intrat în vigoare la 25 ianuarie 1983. Trebuie 

de altfel să mărturisesc că examinarea şi evaluarea acestei legislaţii, privind Taina Sfintei 

Hirotonii, nu a fost deloc un lucru facil, fiindcă textul acestei legislaţii trimite adeseori atât la 

dispoziţiile de principiu ale legislaţiei romane, cât şi la legislaţia papală. Apoi, trebuie recunoscut 

faptul ca această legislaţie nu poate fi înţeleasă fără integrarea ei în contextul ecleziologiei 

romano-catolice şi a demersului iniţiat de canoniştii acestei Biserici, care, în comentariile lor, 

aduc preţioase informaţii istorice, canonice, liturgice etc. privind Preoţia, hirotonia, relaţia dintre 

preoţia de instituire divină şi ierarhia jurisdicţională, recte dintre episcopi şi papă, etc. 

 Trebuie de asemenea, relevat faptul că, şi în Codul canonic latin, identificăm grosso-

modo acelaşi prevederi privind primitorii Tainei Preoţiei, condiţiile necesare la primirea 

hirotonie, impedimentele etc. Aspecte deosebitoare rămân totuşi dispensa, celibatul şi relaţia 

dintre har şi jurisdicţie, cu consecinţele lor canonice şi juridice. Cât priveşte raportul dintre har şi 

jurisdicţie, acesta poate fi considerat o adevărată �causa dirimens� a unităţii Bisericii ecumenice, 

fiindcă, afirmându-se caracterul de preeminenţă a jurisdicţiei faţă de  har, în Biserica romano-



  14

catolică s-a ajuns la dogmatizarea primatului papal şi, şi ipso facto, la consecinţa ei inerentă, 

infailibilitatea papală. 

După cum era şi firesc, în Partea a III-a am făcut o evaluare a legislaţiei canonice a celor 

două biserici privind Taina Hirotoniei, la care am adăugat şi o analiză - prin prisma viziunii 

canonistului � privind aportul acestei Sfinte Taine în dialogul teologic ortodoxo-romano-catolic. 

În partea finală a lucrării � prezentată conform uzanţei muncii de cercetare ştiinţifică sub 

genericul de Concluzii � am ţinut ca, mai întâi de toate, să readucem în atenţia cititorului 

Proiectului tezei mele de doctorat structura lucrării noastre şi ideile forţă care ne-au călăuzit. De 

asemenea, am ţinut să reiterăm şi să reafirmăm unele aspecte ale doctrinei ortodoxe şi romano-

catolice, pentru ca din evaluarea lor critică să poată fi mai bine înţelese şi aspectele care 

deosebesc cele două Biserici şi în privinţa Tainei Hirotoniei, şi, în general, a Preoţiei harice, care 

este temeiul însuşi al oricărui comuniuni bisericeşti. Desigur, chiar şi în Concluzii am făcut unele 

referinţe bibliografice pentru a învedera mai bine atât doctrina canonică, cât şi ecleziologia celor 

două Biserici, privind ierarhia lor harismatică şi jurisdicţională.   

Din studiul şi analiza textului legislaţiei canonice ale celor două Biserici � pe care am 

coroborat-o cu doctrina lor canonică  - am putut face şi unele remarci şi constatări, care nu au 

fost încă făcute în lucrările de specialitate. Or, şi prin aceste remarci, constatări sau luări de 

poziţie consider că am adus şi o contribuţie personală, fie ea cât de modestă în aria literaturii de 

specialitate, de limbă română. Oricum, studiul şi analiza acestei legislaţii canonice are darul să 

pună la dispoziţia celor doritori să cunoască instituţia canonică a hirotoniei o călăuză, pe care 

trebuie să o raporteze întotdeauna la doctrina canonică ortodoxă. 

În ceea ce priveşte obiectivitatea muncii mele de cercetare, trebuie spus că aceasta a fost 

pentru mine o preocupare permanentă, fiind întotdeauna călăuzit de acel vechi principiu al 

demersului   ştiinţific, care te obligă să analizezi şi să evaluezi o mărturie documentară �sine ira 

et studiu�, adică întru toată obiectivitatea. Desigur, această obiectivitate are şi ea are limitele ei 

atunci când aparţii unei Biserici sau Confesiuni, care te obligă ca acestea să se înscrie şi în 

graniţele doctrinei ei, sale canonice. Or, ştiu este că, în Ortodoxie, aceste graniţe sunt hotărnicite 

şi păzite de  Sfintele canoane al Bisericii din primul mileniu, iar în Biserica �soră�24, romano-

catolică, sunt şi ele puse tot de Canoane, şi anume de cele inserate în textul actualului Cod 

                                                            

24 Cf. Acta Apostolicae Sedis, LIX (1967), p. 1057. 



  15

canonic, care au fost promulgate în ianuarie 1983 de către autoritatea supremă, adică de către 

papă, care rămâne izvorul dreptului Bisericii latine25. 

 

Cuvinte cheie: 

legislația și doctrina canonică, administrarea Sfintei Taine a Hirotoniei, Biserica Ortodoxă, Biserica 

Romano-Catolică 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            

25 A se vedea Constituția Apostolică, Sacrae disciplinae leges, a papei Ioan Paul II, din 25 ianuarie 1983, în Codul 
de drept canonic, trad. în limba română de Pr. I. Tamaș, Iași, 1995, p. V-XII. Vezi și Codul de drept canonic (latin). 
Principiile ecleziologico-canonice enunţate de Constituţia Apostolică ,,Sacre Disciplinae Leges�, în O, LIII (2002),  
nr. 1-2; în AFTO, Ed. Universităţii din Bucureşti, Bucureşti, 2001, p. 25-40. 



  16

 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVA 

 

Bea, A., Ecumenismo nel Concilio, Ed. Massimo, Milani, 1968. 

Bel, Valer, Unitatea bisericii în teologia contemporană, Ed. Limes, Cluj-Napoca, 2003. 

Benga, Daniel Metodologia cercetării ştiinţifice în Teologia istorică, Ed. Sofia, Bucureşti, 2005. 

Berenger,  M. fils, Les Novelles de l�empereur Justiein, Tome I,  Metz: Lamort, 1811. 

Bergeron, Gaston M.  Reflections, on the missionary act, în Theology Digest, vol. IX (1961), nr. 3. 

Bisoc, Alois,  Preotul, identitate, misiune si formarea permanenta, Ed. Sapientia, Iasi, 2003. 

Boroianu, Dimitrie G.,  Drept Bisericesc canoanele sfintei biserici ortodoxe de răsărit aşezate pe probleme şi 
interpretări, Ed. Fundaţia Anastasia, Bucureşti, 2007. 

Branişte, Ene, Liturghiile romano-catolice în comparaţie cu cele ortodoxe, în Ortodoxia, an IX (1957), nr. 1. 

Idem, Liturgica specială, Bucureşti, 1980. 

Idem, Preoţia şi chipul preotului după Sfânta Scriptură, în Biserica Ortodoxă Română,  LXXXIII (1965), nr. 5-6. 

Idem, Vocaţia pentru preoţie, în Ortodoxia, XXXI (1979), nr. 2. 

Breton, Germain, Du Pape de Joseph de Maistre, Etude critique, Paris, 1931. 

Bria, Ion, Preoţie şi Biserică, în Ortodoxia, an XXV (1972), nr. 4. 

Idem, Dicitonar de teologie ortodoxă, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1994. 

Broscăreanu, Rene, Problema hirotoniei femeii, în Ortodoxia,  XL (1988), nr. 1. 

Idem, Taina Preoţiei în structura sacramentală a Bisericii, sub aspectul succesiunii apostolice, în Ortodoxia, an XL 
(1988), nr. 1. 

Bucevschi, O., Conştiinţa de sine a Bisericii, în Misionarul, IV (1932), nr. 2. 

Buga, Ion, Pastorala, Ed. International Scorpion, Bucureşti, 1992. 

Bujoreanu, Ioan M., Colecţiunea de legiuirile Românei vechi şi celei noi, vol. III, Bucureşti, 1885. 

Bulgakov, Serghei, Ortodoxia, Ed. Paideia, Bucureşti, 1997. 

Bumis, P. I., Consecinţele ridicărri anatemelor de către Roma şi Constantinopol, Atena, 1976. 

Burca, George, Rânduieli canonice privitoare la propovăduirea cuvântului lui Dumnezeu, în Mitropolia Moldovei şi 
Sucevei, an L (1974), nr. 3-4. 

Buzan Sever, Hirotonie şi hirotesie, în Ortodoxia., IX (1957), nr. 4. 

Buzdugan, C., Puterea sfinţitoare a preoţiei, în Mitropolia Moldovei şi Sucevei., L (1974), nr. 5-6. 

Cabie, R, La letter du pape Innocent I-er a Decentius de Gubbio (19 mars 416). Texte critique, traduction et 
commentaire, Coll. Bibliotheque de la Revue d�Histoire Ecclesiatique 58, Louvain, 1973. 



  17

Cândea, Spiridon, Preoţia creştină în concepţia şi preţuirea Sfinţilor Părinţi ai răsăritului, în Altarul Banatului, an 
XLII (1992), nr. 7-9. 

Idem, Preoţi sau căsătoriţi sau celibatari, în MitropoliaArdealului., an VI  (1961), nr. 9-10. 

Caprioli, M., Celibato, în Dizionario Enciclopedico di Spiritualita, Roma, 1990. 

Idem, Il decreto conciliare. Storia, analisi, dottrina, II, Roma, 1990. 

Idem, La formazione dei sacerdoti nell�ultimo Sinod odei vescovi, în Di vita spiritual, nr. 44, 1990. 

Idem, Preoţia. Teologie şi spiritualitate, Ed. Sapientia, Iasi, 2003. 

Castano J. F., Il dirrito sacramentale, Roma, 1984-1985. 

Catehismul Bisericii catolice, part. I, Ed. Arhiepiscopiei Romano-catolice de Bucureşti, 1993 

Chiappetta, Luigi, Il codice di diritto canonico, part. II, cartea IV, Edizioni Dehoniane � Napoli, 1988. 

Chialda, Mircea, Melchisede- preot-rege din Salem, Caransebeş, 1940. 

Clement Romanul, Epistola către Corinteni, trad. Dumitru Fecioru, în Părinţi şi scritori Bisericeşti, vol. I, 
Bucureşti, 1979. 

Codex Juris Cononici, 1983, Libr.  Editrice Vaticana, 2000. 

Codul Canonic Catolic, Sapienţia, Iaşi, 2004. 

Colotelo, Dumitru M., Hirotonia în ritul liturgic bizantin, în Studii Teologice,  XXVII (1975), nr. 7-8. 

Coman, Ioan G, Organizarea sinodală a Bisericii ortodoxe în paralel cu cezaro-papismul catolic, în Studii 
Teologice, an II (1950), nr. 1-2. 

Idem, Preoţia după Sfinţii Părinţi ai primelor patru secole, în Mitropolia Olteniei, XXIV (1972), nr. 1-2. 

Idem,  Sensul preoţiei la sfinţii părinţi, în Studii Teologice, 1949, nr. 9-10. 

Idem, Sublimul preoţiei creştine, Studii Teologice, VIII (1940), nr. 2. 

Congar, Yves, Le Concile, Deuxieme Session, Paris, 1964. 

Idem, Ministere et communion eclesiale, Paris, 1971. 

Idem, Ministeres et structuration de l�Eglise, în La Maison-Dieu, nr. 102, Ministeres et ordinations, 1970. 

Conciliul Ecumenic Vatican II. Constituţii, decrete, declaraţii, Arhiepiscopia Romano catolică de Bucureşti, 2000. 

Constituţia despre liturghie � sacrosanctum Concilium, în vol. Conciliul Vatican II, Ed. Arhiepiscopiei Romano-
catolice, Bucureşti, 1999. 

Costandache, Mihail,  Patriarhia şi demnitatea de Patriarh  în Biserica Ortodoxă, în Ortodoxia, an XVIII  (1965), 
nr. 2. 

Cristişor, Manea M,  Ierarhia principalelor scaune episcopale în Biserica veche, în Studii Teologice, an XV (1963), 
nr. 5-6. 

Danca, Anton, Alter Christus � Consideraţii despre chemarea şi trăirea preoţească, Ed. Sapienţia, Iasi, 2001. 



  18

Decret despre ecumenism � Unitatis redintegratio, vol. Conciliul Vatican II, Ed. Arhiepiscopiei Romano-Catolice, 
Bucureşti, 1999. 

Decret privind activitatea misionară a Bisericii � Ad Gentes, vol. Conciliul Vativan II. Ed. Arhiepiscopiei Romano-
Catolice, Bucureşti, 1999. 

Decret privind slujirea şi viaţa preoţească � Presbyterorum ordinis, 2, vol. Conciliul II Vatican,  Ed. Arhiepiscopiei 
Romano-Catolice, Bucureşti, 1999. 

Deheleanu, Petru, Erezia primatului papal, în Ortodoxia, I (1949), nr. 2-3. 

Demian, Teodor,  Despre ierarhia bisericească, în  Jertfa Laudei, Arad, 1945.  

Denzinger H. şi C. Bannwart, Enchiridion symbolorum, definitiorum et  declarationum de rebus fidei et morum, Ed. 
Decima sexta et septima, Friburgi,  1928. 

Dicţionarul explicativ al limbii române, Editura Academiei, Bucureşti, 1984. 

Dictionnaire encyclopédie de la Theologie Catholique, vol. I, Paris, 1869. 

Dictionnaire Encyclopedique de la Liturgie, Vol. II, M-Z, sous la direction de Domenico Sartore et Achille M. 
Triacca, Turnhout, Belgium, 2002. 

Diehl, Ch., Buzance. Gradseur et decadence, Ed. Flammanion, Paris, 1934. 

Directorium ad ea quae a Concilio Vaticano Secundo de re Oecumenica promulggata sunt exsequenda, Vatican, 
1967. 

Dragulin, Gheorghe, O replică ortodoxă din veacul trecut la infailibilitatea papală, în Ortodoxia, an XIII (1961), nr. 
1. 

Dron, Constantin., Canoanele, canoane apostolice, Ed. 2, Vol I, Ed. Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti, 1933. 

Idem, Canoanele, sinoadele ecumenice, Ed. 2, vol.II, Ed. Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti, 1933. 

Duchesne, L., Les premiers temps de l�etat pontifical, Ed. III, Paris, 1911. 

Dumea,  Claudiu, Sacramentele, curs de liturgică dactilografiată, Iaşi, 1986-1987. 

Idem, De ce nu se căsătoresc preoţii catolici, Ed. Arhiepiscopiei Romano-Catolice, Bucureşti, 1988. 

Dură, Nicolae V, Biserica crestina în primele patru secole. Organizarea şi bazele ei canonice, în Ortodoxia, 
XXXIV (1982), nr. 3. 

Idem, Consideraţii asupra dialogurilor teologice ale Bisericii Ortodoxe cu Bisericile: Romano-catolia, Anglicana, 
Veche-Catolică, Orientală (Necalcedoniana) şi Luterană, în Ortodoxia,  XXXVII (1985), nr. 3. 

Idem, Dialogul teologic ortodox - romano catolic şi implcaţiile sale eclesiologice, în Mitropolia Banatului, 1986, nr. 
1. 

Idem, Dipticele. Studiu istorico-canonic şi liturgic, în Studii Teologice, an. XXX (1977), nr. 9-10 

Idem,  Dispoziţii şi norme canonice privind administrarea Sfintei Taine a Botezului,  în Ortodoxia, XXXI (1979), nr. 
3-4 

Idem, Forme şi stări de manifestare a autocefaliei Bisericii Ortodoxe Române de-a lungul secolelor. Mărturii 
istorice şi canonice, în �Centenarul autocefaliei Bisericii Ortodoxe Române�, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1987. 

Idem,  Intâistătătorul în Biserica ortodoxă, în Studii Teologice, an XL (1988), nr. 1. 



  19

Idem, Primatul papal în prespectiva dialogului orthodox-romano-catolic. Consideraţii eclesiologice, în Mitropolia 
Banatului, 1987, nr. 5. 

Idem, Rânduieli şi norme canonice privind Sinodul I Ecumenic, în Ortodoxia, an XXXIII (1981), nr. 1. 

Idem, Le Régime de la synodalité selon la législation canonique, conciliaire, oecuménique, du I-Er millénaire, Ed. 
Ametist 92, Bucureşti, 1999. 

Idem, Relatile ecumenice actuale dintre Biserica Ortodoxa si Biserica Romano-Catolica si bazele lor eclesiastice, în 
Glasul Bisericii, XLII (1983), nr. 9-12. 

Enciclica patriarhilor orientali, anul 1723 art. 10, Moscova, 1848.  

Enciclica Patriarhilor ortodocsi de la 1848. Studiul introductiv, text şi introducere, în Biserica Ortodoxă Română, 
decembrie, 1935. 

Enciclica Pastor Aeternus în trad. englezã, H. Edward, The Vatican Council and its Definitions, New York, 1871. 

Enchiridion Vaticanum Vol. 4, Bologna: Edizioni Dehoniane 1973. 

Eusebiu de Cezareea, Istoria bisericească, Trad. Iosif, Mitropolit Primat, Bucureşti, 1896. 

Evdokimov, Paul, Vârsta vieţii spirituale , Ed. Christina, Bucureşti, 1993. 

Farahat, Kamal, Taina preoţiei în structura sacramentală a Bisericii sub aspectul succesiunii apostolice, în 
Ortodoxia, an XL (1988), nr. 1. 

Ferent, Eduard,  Teologia fundamentală a Sacramentelor, Ed. Arhiepiscopiei Romano-Catolice, Bucureşti, 2002. 

Floca, Ioan N., Canoanele Bisericii Ortodoxe, note şi comentarii, ediţia a III-a, Sibiu, 2005. 

Idem, Caterisirea în dreptul bisericesc orthodox, în Studii Teologice, an XXXIX (1987), nr. 5.  

Idem, Drept canonic ortodox, legislaţie şi administraţie bisericească, vol. II, Ed. IBMBOR, Bucureşti,  1990. 

Idem, Dispensa în dreptul bisericesc, în Studii Teologice, an VII (1955), nr. 1-2. 

Idem, Întâietate onorifică, întâietate jurisdicţională şi primat de jurisdicţie universală, în  Studii Teologice, an CIII 
(1989),  nr. 5-6. 

Floca, Ioan şi Sorin Joanta, Drept bisericesc, Vol. I, Sibiu, 2006. 

Fortino, F., The Cathilic � Ortodox Dialogue, în One în Christ, Vol. XVIII, nr. 3, 1982. 

Galeriu, Constantin, Exortaţia Apostolica � Gaidete în Domino, în Ortodoxia,  XXVI (1979), nr. 4. 

Idem,  Preoţia ca slujire a cuvântului, în Ortodoxia,  XXXI (1979), nr. 2. 

Galot, J., La motivation evangelique du celibate, în Gregorianum, nr. 53, 1972.  

Găină, V.,  Admisibilitatea căsătoriei a dua a preoţilor din punct de vedere dogmatic, canonic şi practice, Cernăuţi, 
1907. 

Găină, V.,  Temeiuri canonice ale constiintei ortodoxe, în Ortodoxia, XIV (1962), nr. 3. 

Gheorghiu, D., Introducere în sfintele cărţi ale Testamentului Nou, Cernăuţi, 1929. 

Gobet, L.  De l�origine divine de l�episcopat, Friebourg en Suisse, 1898. 



  20

Goffi, T., L�integrazione affective dei sacerdoti, Brescia, 1967. 

Grigorie, Nazianz, Despre preoţie, trad. Pr. Dumitru Fecioru, în Biserica Ortodoxă Română, LXXV (1968), nr. 1-2. 

Guettee, Vladimir, Papalitatea schismatică sau Roma în raporturile sale cu Biserica răsăriteană, Ed. 
Apologeticum, 2005. 

Hanga, Vladimir, Principiile dreptului privat roman, Cluj-Napoca, 1989. 

Henri de Lubac, Meditaţie asupra Bisericii, Ed. Humanitas, Bucureşti, 2004. 

Hefele, Ch. J., Histoire des conciles d�apres les documente originaux, trad. H. Leclerq, Paris, 1908. 

Hopko, Th., Catholicity and Ecumenism, în St. Vladimir�s Theological Quarterly, vol. 17, nr. 1-2, 1973. 

 Iana,  Constantin M, Dialogul ca mijloc de rezolvare a controverselor ivite în Biserica primelor trei veacuri, în 
Ortodoxia, XX (1968), nr. 4. 

Ioan, Papa Paul al II-lea, Adhortatio apostolica Christifideles laici, în Enchiridion Vaticanum 11, Bolognia, 1988. 

Ioan Gură de Aur, Despre Preoţie, trad. Pr. Dumitru Fecioru, Ed. Biserică Orodoxă, Bucureşti, 2004. 

Ichim, Dumitru, Problema celibatului preoţesc în Biserica romano-catolică, în Studii Teologice, 1970, nr. 9-10. 

Iordăcescu, Cicerone Ierarhia cerească şi ierarhia bisericească, trad. din lb. greacă, Chişinău, 1932. 

Iosif, ep. Dunării de Jos, Scrisoare către pustnici la Guette, Papalitatea schismatică sau Roma în raporturile sale cu 
Biserica Orientală, vol. I, Bucureşti, 1880. 

Ivan, Iorgu, Abaterile papalităţii de la organizaţia canonică a Bisericii, în Ortodoxia, an VI (1954), nr. 4. 

Idem, Câţiva termini canonici. Înţelesul şi explicarea lor în dreptul bisericesc ortodox, în Studii Teologice, XLI 
(1989), nr. 4. 

Idem, Vârsta Hirotoniei Clericilor, în Biserica Ortodoxă Română, LV (1937), nr. 1-2. 

Jaquier, E.  La doctrine des douze Apotres et ses enseignements, Paris, 1891. 

Jurca, Constantin Eugen,  Explicarea Sfintei Taine a Preoţiei, în Mitropolia Banatului, XXXV (1985), nr.  5-6. 

Konstantinidis, Ch.,  Authority în the Orthodox Church, vol. III, nr. 2, London, 1981. 

Kung, Hans, Structures of the Church, trans. by S. Attanasio, Thomas Nelson and Sons, 1964. 

La Visite de Sa Saintete le Pape Jean-Paul II au Patriarcat Oecumenique, în Episkepsis, an X (1979), nr. 221. 

L�Unite des Eglises Catholique et Orthodoxe, Interview du Cardinal Willwbrands, în La Documentation Catholique, 
an LXVIII (1971), nr. 1578. 

Lanne, Em., Les Secraments de l�initiation chretienne et la Confirmation dans l�Eglise d�Occident, în Irenikon, tom 
LVII, nr. 3, 1984. 

Laplane, M. Henri, Code de Droit Canonique annote, des commentaries de l� Universite pontificale de Salamanque,  
Les editions du cerf et les editions Tardy, Paris, 1989. 

Launov Jean si  H. A. Moreton, Rome et l�Eglise primitive. La suprematie et l�infaillibilite papales aux premiers 
siecles, Paris, 1938. 

Leciyes, Joseph, Les Ordes mineurs en question, în La Maison-Dieu, Ministeres et ordinations, nr. 102, 1970. 



  21

Leon, Papa  XIII, Enciclica Satis cognitum, 29 iunie, 1896. 

Lexicon des kirchenrechts, Ed. Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2004. 

L� Huillier, Peter, Dreptul Bisericesc la sinoadele ecumenice I-IV, Bucureşti, Ed. Gnosis, 2000. 

Lombardia, P., Codice di Diritto Canonico, Ed. Commentata, Roma, 1987. 

Lupu, Ştefan Ghid practic pentru elaborarea unei lucrări ştiinţifice în teologie, Ed. Sapienţia, Iaşi, 2000. 

Manolache, Anca, Din problematica femenină actuală, în Mitropolia Banatului., nr. 7-8, 1985. 

Idem, Sfănta Taină a Hirotoniei, în Glasul Bisericii, XL (1981), nr. 3-5. 

Mansi, Collectio Conciliorum, VI, col. 672, traducere Teodor M. Popescu, în Biserica Ortodoxă Română, LIII 
(1935), nr. 11-12. 

Marga, Irimie, Ierarhia în epoca apostolică succesoare directă a lui Hristos, în Anualul academic,  2003-2004, 
Sibiu. 

Marina, Eugen C., Despre preoţi şi diaconi în Sfintele Canoane, în Bisserica Ortodoxă Română,  LXXXIII (1965), 
nr.11-12, p.1070. 

Martinică, Isidor,, Codul de Drept Canonic (latin). Principiile ecleziologico-canonice enunţate de Constituţia 
apostolică Sacrae disciplinae leges, în Anuarul Facultăţii de Teologie Ortodoxă. Universitatea Bucureşti, Ed. 
Universităţii din Bucureşti, 2001. 
Idem, Sacramentele Bisericii Catolice în Teologie, în cărtile Sfinţilor Părinţi şi în Dreptul Canonic, vol. II, Ed. 
Arhiepiscopiei Romano-Catolice, Bucureşti, 2003. 

Marmion, Columba, Hristos, Idealul preotului, Trad. Augustin Ciungan, Ed. Viaţa Creştină, Cluj Napoca, 2004. 

Mărturisirea de credinţă a Bisericii Ortodoxe, 1642, traducere de Alexandru Elian, Bucureşti, 1981. 

Message au Patriarche Athenagoras, în La Documentation Catheolique, an LII (1970), nr. 1555. 

Message au Patriarche Dimitrios, în La Documentation Catholique, nr. 3, 1985. 

Mihăiţă, Nifon,  Arhiepiscopul Târgoviştei, Ortodoxie şi ecumenism, Ed. Agora, Bucureşti, 2000. 

Mihălţan,  Ioan,  Preoţia Mântuitorului Hristos şi preoţia bisericească, în Mitropolia Ardealului., 1984, nr. 11-12. 

Idem, Preoţia mântuitorului Hristos şi preoţia bisericească, Ed. Episcopiei Oradiei, 1993. 

Milaş, Nicodim, Canoanele Bisericii Ortodoxe, Canoanele sinoadelor ecumenice,  Arad, 1934. 

Idem, Hirotonia ca piedică pentru căsătorie, Sibiu, 1907. 

Idem, Dreptul bisericesc oriental, Trad. Dim. I. Cornilescu si Vasile S. Radu, Tip. Guternberg, Bucureşti, 1931. 

Mircea, Ioan, Cei şaptezeci de ucenici ai Mântuitorului şi problema ierarhiei bisericeşti, în Studii Teologice, 1968, 
nr. 9-10. 

Idem, Preoţia harică si Preotia obştească, în Ortodoxia, 1979, nr. 2. 

Mitrofanovici, Vasile,  Liturghia Bisericii dreptcredincioase răsăritene, Cernăuţi, 1909. 

Moisescu, Iustin, Ierarhia bisericească în epoca apostolică,  Ed. Anastasia 2002. 

Molcut, Emil  şi Dan Oancea, Drept roman, Bucureşti, 1993. 



  22

Moldovan, Ioan  Hirotonia femeii şi pozitia ortodoxă, în Ortodoxia, LI (2000), nr. 1-2. 

Moldovan, Ilie, Semnificaţia şi responsabilitatea slujirii preoţeşti după Sf.Apostol Pavel,  în Ortodoxia, 1979,  nr. 2. 

Molitfelnic, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1998. 

Montceaux, Paul,  L�apostolat de saint Pierre a Rome, a propos d�un livre recent, în Revue d�histoire et de literature 
religieuse, Ii-e serie, tom. I, 1910. 

Neaga, Nicolae, Facere, text şi scurte note explicative, Sibiu,  1945. 

 Nectarie, Sf.  de Eghina, Despre preoţie, Ed.  Sophia, Bucureşti, 2008. 

Ne vorbeşte Sfântul Ioan de Kronstadt, Ultimul Jurnal mai-noiembrie 1908, Ed. Egumeniţa, 2002. 

Nicolae, Mitropolitul Ardealului, Sfânta Taină a Hirotoniei sau Preoţiei, în Telegraful Roman, Sibiu, 15 iulie 1973, 
nr. 27-28. 

Noailles, P. et A. Dain, Les Novelles de Leon VI le Sage, Les Belles Lettres, Paris, 1944. 

Papadopoulos, Hrysostom, Primatul papal al Romei. Studiu istoric critic, Ed. II, Atena, 1964 

Pârvu, Constantin,  Dreptul de devoluţiune, în Studii Teologice, VI (1964), nr. 7-8. 

Pathil, K., C.M.I., Problems and Prospects of Ecumenism Today, în The Living World (Lerala), vol. 90, nr. 4, 1984. 

Paul, Jacques,  Biserica si cultura în Occident, vol. I, Trad. Elena Liliana Ionescu, Ed. Meridiane, Bucureşti, 1996. 

Petrescu, Teodosie, Cătălina Mititelu, Marian Vlad, Mădălina Stan, Omagiul Profesorului Nicolae V. Dură la 60 de 
ani, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului, Constanţa, 2006. 

 Ostrogorskv, G., Geschichte des byzantinischen state, Munchen, 1940. 

Phidas, Vlassios, Droit Canon, Une perspective ortodoxe, Chambesy, Geneve, 1988. 

Pintea, Dumitru, Câteva consideraţii cu privire la ierarhia bisericească în veacul apostolic, Mitropolia Banatului,  
XXXVI, nr. 3, 1986. 

Pinto, Pio Vito, Commento al Codice di Diritto Canonico, prezentatione del Card. Mario Francesco Pom pedda,  Ed. 
Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano, 2001. 

Pitulescu, Ioan, Dictionar de termeni juridici uzuali, Bucureşti, 1996. 

Plămădeala, Antonie, Preotul în Biserică, în lume, în casă, Sibiu, 1996. 

Pocitan, Vasile,  Drept canonic, dupa prelegile Domnului Constantin Popovici, Cernauţi, 1896. 

Pop, Octavian, Jurisdicţia în dreptul bisericesc (parohială, episcopală, mitropolitană), Ed. Mirton, Timişoara, 2004. 

Popescu, Dumitru, Relaţiile dintre Biserica Ortodoxă Română şi Biserica Romano-catolică, în Studii Teologice, 
XXXI (1979), Nr. 5-10. 

Idem, Sfânta Taiăa a preoţiei. Ierarhia bisericească sacramentală, după Sfanta Scriptură şi Sfânta Tradiţie. Preoţia 
Obştească, în Ortodoxia, XLI (1989), nr. 1. 

Popescu, Orest, Istoria catehumenatului creştin, în Candela, VII (1888), nr. 8. 

Popescu, Simeon, Dezvoltarea primatului papal şi influenţa lui asupra creştinătăţei, Sibiiu, 1882.. 



  23

Popescu, Teodor M, Îndrumări metodice de lucru pentru studenţii în teologie, în Studii Teologice, VIII (1956), nr. 
7-8. 

Idem,  Cezaropapismul romano-catolic de ieri şi de azi, în Ortodoxia, III (1951), nr. 4. 

Idem, Netemeinicia primatului papal oglindită în operele unor mari ierarhi, în Ortodoxia, XVII (1965), nr. 2. 

Idem, Premisele primatului papal, în Ortodoxie, VII (1955), nr. 1. 

Idem,  Primii didascăli, Bucureşti, 1932. 

Idem, Primatul episcopului Romei în concepţia papalistă, în Ortodoxia, IV (1952), nr. 2. 

Popovici, Constantin, Fontânele şi Codicii dreptului bisericesc ortodox, Cernauţi, 1866. 

Popovici, Eusebiu,  Istoria bisericească universală, Vol. I, Bucureşti, 1925. 

Popovici, Iustin, Biserica Ortodoxî şi ecumenismul, Ed. Orthodox Kypseli, Tesalonic,1974. 

Pravila bisericească, numitaă cea mică, de la Govora în 1640, Tip. Academiei Romane, Bucureşti, 1884. 

Pravila lui Matei Basarab (Pravila mare), Târgovişte, 1652. 

Prenter, R.,  Die Ordination der Fraien, Lutherisehes Verlagshaus, Berlin � Hamburg, 1967. 

Protopopescu, Toma D.,  Simonia din punct de vedere canonic, Bucureşti, 1900. 

Pufulete, Silviu P.,  Pedeapsa coborârii din treapta după canoanele Bisericii creştine, în Studii Teologice, XX 
(1968), nr. 7-8. 

Raguin, Yves, Celibat pentru timpul nostru, Trad. Manuela Chesches, Ed. Ars Longa, Iasi, 1998. 

Rămureanu, Ioan, Arianismul. Sinodul I Ecumenic de la Niceea din 325, în Istoria Bisericească Universală, vol. 1, 
Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1987. 

Idem, Primatul papal şi colegialitatea episcopală în dezbaterile conciliului al II-lea de la Vatican, în Ortodoxia, 
XVII (1965), nr. 2. 

Remete, George, Sfintele Taine, în contextul dialogului ortodox-lutheran, Ed. Reintregirea, Ed. II, Alba-Iulia, 2009. 

Reville, A. Les origines de l�episcopat, I, Paris, 1894. 

Rezus, Petru, Poziţia actuală a celor nemulţumiti de hotârările Sinodului IV ecumenic, Ortodoxia, III (1951), nr. 2-
3. 

Rigal, J., Des communautes pour l�Eglise, Paris, 1981. 

Riquet, Michel, S. J., Le Pape heritier des pouvoirs de Pierre, în Tu es Petrus. Encyclopedie populaire sur la 
Papaute, Paris, 1934. 

Rus, Constantin, Conciliul I Vatican şi oficiul petrin. Poziţia canonicã a Bisericii Ortodoxe, în Teologia,  VI, nr. 3-
4, Arad, 2002. 

Rusin, Jan,  Sfânta Taină a Hirotoniei şi validitatea ei în raporturile interconfesionale, în Ortodoxia, XXV (1973), nr. 
3. 

Salachas, D., Il principio, della  Struttura sinodale delle Chiese oriental nella legislazione canonica antica, în 
Nicolaos, an VI (1978). 



  24

Salma-Cazacu, Tatiana, Introducere în psiholingvistică, Bucureşti, 1968. 

Saltet, Louis, Les réordinations, Etude sur le sacrament de l�ordre, Paris 1907. 

Sava, Viorel, Taina Hirotoniei în ritualul liturgic ortodox şi în cel catolic, în Analele Stiintifice , Tom IV, Iaşi, 
1997-1998. 

Salaville, S., L�unite de l�Eglise par la Papaute, în Tu  es Petrus, Encyclopedie populaire sur la Papaute, Paris, 1934. 

 Schmenann A., N. Afanasief şi N. Kouloumzin, The Primacy of Peter în the Orthodox Church, The Faith Press, 
1973. 

Sesan, Valerian, Curs de drept bisericesc universal, Ediţie îngrijită de Dr. Milan �eşan, Cernăuţi, 1942. 

Idem, Despre ortodoxie şi catolicitate  -  cercetări istorice, în Ortodoxie, XIII (1961), nr. 2. 

Idem, Modificarea legii şi statului pentru organizarea Bisericii ortodoxe române, Cernăuţi, 1936. 

Idem, Monotelismul. Sinodul VI ecumenic de la Constantinopol din 680-681. Sinodul II trulan din 691-692, în 
Istoria Bisericească, Vol. 1, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1987. 

Simion, Sfântul al Tesalonicului, Despre Sfintele Hirotonii, cap. 196, trad. Toma Teodorescu, Bucureşti, 1865. 

Simeon, Sfântul Noul Teolog, �Întîia cuvântare morală�, trad. Dumitru Stăniloae, Filocalia, vol VI, Bucureşti. 

Simion, Sf.  al Tesalonicului, Tratat asupra tuturor dogmelor credinţei noastre ortodoxe, retip. Toma Teodorescu, 
Bucureşti, 1865. 

Stan,  Liviu, Aspectele ignorate ale schismei, în Ortodoxia, VI (1954), nr. 2-3. 

Idem, Codificarea canoanelor, Ortodoxia, (1999), nr. 1-2. 

Idem, Contribuţii ale teologilor români în probleme de drept bisericesc, în Biserica Ortodoxă Română, LXXXI 
(1963),  nr. 3-4. 

Idem, Har şi jurisdicţie, în Studii Teologice, XXII (1970), nr. 1-2. 

Idem, Mirenii în Biserica, Studiu canonic-istoric, Sibiu, 1939. 

Idem, Poziţia laicilor în Biserica Ortodoxă, în Studii Teologice, XX (1968), nr. 3-4. 

Idem, Primatul adevărului înaintea oricărui alt primat, în Ortodoxia, XX (1968), nr. 1. 

Idem, Succesiunea  apostolică, în Studii Teologice, VII (1955), nr. 5-6. 

Idem, Tăria nezdruncinată a sfintelor canoane, în  Ortodoxia, XXII (1970), nr. 2. 

Staniloae, Dumitru, Din aspectul sacramental al Bisericii, în Studii Teologice, 1966, nr. 9-10. 

Idem, Fiinţa Tainelor în cele trei confesiuni, Ortodoxia, an VIII (1956), nr. 1. 

Idem, Ortodoxie şi romanism, Ed. Consiliului Arhiepiscopiei Sibiu, 1939. 

Idem, Sinteza ecleziologică, în Studii Teologice, 1965, nr. 5-6. 

Idem, Teologia Dogmatica Ortodoxă, Vol. III, Bucureşti, 1978. 

Statutului pentru organizarea şi funcţionarea Bisericii Ortodoxe Române. 



  25

Stephanopoulos, R. G., Catholicity and Ecumenism, în St. Vladimir�s Theological Quarterly, vol. 17, nr. 1-2, 1973. 

Stickler, A. M., Evoluzione della disciplina del celibate nella Chiesa d�Occidente dalla fine dell�eta patristica al 
Concilio di Trento, în Sacerdozio  e celibate, Roma, 1975. 

Idem., Historia Juris Canonici Latini: Institutiones Academicae, vol. I, LAS, Roma, 1950. 

Soare, Gheorghe I.,  Forma de conducere în Biserică, Bucureşti, 1938. 

Idem, Temeiuri canonice pentru prerogativele patriarhului, inscrise în Statutul Bisericii Ortodoxe Romane,  în 
BOR, an. LXVII (1949), nr. 1-2. 

Idem, Temeiurile scipturistice ale distincţiei episcop şi presviter, Buzău, 1939. 

Şaguna, Andrei, Compendiu de drept canonic, ediţia a III-a, Sibiu, 1913. 

Idem, Compendiu de drept canonic al unei sfinte soborniceşti şi apostolniceşti biserici, Ediţia II, Sibiu, 1885. 

Theodorian, Mariu,  Drept canonic oriental, Ed. Voinţa naţională, Bucureşti, 1905. 

Tia, Teofil  Elemente de pastorală misionară pentru o societate pos-ideologică, Ed. Reintregirea, Alba-Iulia, 2003. 

Tixeront, J., Histoire des Dogmes, cartea I, Paris, 1924. 

Tissot, P. A., Les  douze livres du Code de l�empereur Justinien,  Tome premieir, Metz: Behmer, 1807. 

Uriarte, J. M., Ministerio sacerdotal e celibate, în Iglesia viva, nr. 91-92, 1981. 
Urs von Balthasar, Hans, La theologie de l�histoire, Ed. Plon, Paris, 1955. 

Vasilescu, Coman  Datoria preotului de a predica învăţătura creştină, Bucureşti, 1900. 

Vasilescu, E., Săvârşitorii cultului în diferite religii, în Glasul Bisericii, XX (1961), nr. 7-8. 

Verhelst, Chanoine F., Precis de Dogmatique, Bruxelles, 1930. 

Zarea A.,  Unele rânduieli canonice privitoare la episcopi, Glasul Bisericii, XXIV (1965), nr. 9-10. 

Zăvoianu, Corneliu,  Învăţătura despre ierarhia bisericească la Dionisie Pseudo-Areopagitul, în StudiiTeologice, 
1978, nr. 9-10. 

Zuzek, I.,  La giurisdizione dei vescovi ortodossi dopo il Concilio Vaticano II, în La Civilta Cattolica, 1971. 
 

 


